EDUCAR ES AYUDAR A SIGNIFICAR LA REALIDAD

Es importante diferenciar una cosa y el conocimiento de esa cosa.

Por ejemplo, el futbol no es el conocimiento del futbol. El futbol es jugarlo, el futbol son por ejemplo
Messi y Neimar y Griezman y Cristiano regateando y enviando asistencias y metiendo goles en el
campo de futbol. Y también lo son unos muchachos jugando al fatbol en un patio del colegio. El
fatbol puede ser visto y explicado y comentado, puede ser retransmitido en television pero,
estrictamente, el futbol es €l juego del futbol.

La realidad no son los conocimientos de la realidad (aunque estos sean una millonésima parte de la
realidad).

El sentido comlin nos empuja bastante bien a caminar sobre la realidad pero no es la realidad. Las
ciencias y las letras ensefian mucho sobre la realidad, pero s6lo nos la dibujan, ellas no son la realidad.
El arte también aborda cierto conocimiento de la realidad pero su aspiracion, jamas lograda, es
mimetizarse con ella, expresarla.

La realidad no es, pues, la explicacion de la realidad sino el juego mismo de la realidad. De la misma
manera que futbol es futbol y no comentario de fatbol.

De ahi que todo lo que existe, eso que llamamos mundo, ese Todo que hay aqui, por ahi y allé lejos
lejisimo, no lo agarremos a base de conocimiento sino Unicamente a base de sentido. Uno s6lo puede
echarse el mundo a sus espaldas fusionandose con €1, jugando su juego. Los humanos siempre han
intentado estar asidos y fusionados con la realidad, todos los poblamientos humanos han vivido
convencidos de que entendian el mundo [ y formaban parte de él. Su sentido comun y los
conocimientos que tenian estaban siempre entroncados en el sentido del mundo y de si mismos como
parte esencial del Todo. Nosotros somos la primera civilizacion en haber optado por creer que el
sentido del mundo es secundario respecto del conocimiento de las cosas del mundo. Y a eso le
llamamos fe en la ciencia. Y hemos llegado a creer que la ciencia garantizard nuestra respuesta a cual
es el sentido de la existencia humana. Esta es una nueva religion, una creencia materialista que
rechaza como no racional todo lo que no sea empiricamente demostrable.

Sin embargo, la realidad esta ahi y el mundo esta ahi, el cielo y las galaxias estan, las cosas y nosotros
estamos. La conozcamos o no la conozcamos, la realidad es. Esta toda la belleza ya puesta y estamos
nosotros ahi creando belleza o destruyendo belleza. Todo eso es la realidad.

(Por qué esta todo eso en lugar de no estar? ;Por qué estamos nosotros, ti y yo, en lugar de no estar?
(Para qué estamos en medio de todo lo que existe? ;Porqué es mejor estar que no estar? ;Por qué no
estamos sino agrupados y dependientes unos de otros? ;Abrazar al otro es 0 no mas 1til (conveniente,
sostenible, adaptativo) que volverle la espalda? ;Cudl es el juego al que juega la realidad entera y al
que yo deberia jugar para entender de qué va todo esto que me envuelve consigo a mi? ;A qué viene
el deseo de desear mas y mas, el deseo de infinitud del humano, del artista, del cientifico, del amigo,
del novio, del atleta, y por qué ansiamos trascender cuanto estd ante nosotros? ;Por qué tenemos una
conciencia que no tienen los demas seres del mundo y por qué nuestra existencia no esta programada?
(Cual es el sentido de nuestra libertad, si podemos elegir construimos como nos plazca y hasta destruir
el mundo?

De todo eso va el sentido de la realidad. 0 sea, su juego es significar todo eso a fin de irlo conjugando
para no convertirnos en auténticos idiotas respecto de la realidad.



“T1 eres un regalo”

Seguramente entender este axioma tan infantil es el primer intento de entrar en el juego de la realidad.
Esta frase, “Tu eres un regalo” figuraba en enormes y coloreadas letras maytsculas en el pasillo del
aulario infantil del Colegio internacional Newman, y yo la entendi como el dispositivo més elemental
del asombro del nifio acercandose a la realidad.

El niflo, a quien tanto gustan los regalos y que los requiere siempre y en cualquier ocasion, puede
llegar a comprender sorpresivamente que €l es también un regalo. Que alguien lo ha regalado a sus
padres. Y también que sus padres son un gran regalo para ¢l. Puede comprender que sus coleguillas
de aula son como ¢€l, otro regalo. Y que el aula misma es un regalo. Que hay un Regalador magnanimo
que nos regala la vida y muchas cosas mas. Incluso el mar y las montaiias y el cielo y el mundo entero
nos los ha regalado. Con los caballos y los gorriones y todo lo demas bien puesto.

La experiencia del regalo la conceptualiza de inmediato el nifio y se constituye en un axioma del
conocimiento. Asi es como puede comenzar a entenderse a si mismo entendiendo a la vez su vida y
el mundo entero, y entendiéndose ¢l como parte del mundo.

“Tu puedes rechazar el regalo”.

Es el corolario de ese primer contacto infantil con el sentido del mundo. Rechazar el regalo es no
aceptarlo. Desde esa posibilidad suya de rechazar, el nifio entiende que €l es un ser libre y que su
libertad forma parte del sentido del mundo. Entre millones de regalos hay uno que esté4 en el interior
de cada persona: es la facultad de aceptar/rechazar regalos. Asi surge en ¢l mas comprension del
significado de la realidad: “t0 eres un ser libre” lo cual significa “tu puedes rechazar el regalo”.
Pero, jojito con tu libertad! Y facilmente se da cuenta el nifio del juego de la realidad en el que ¢l
mismo entra en juego: su responsabilidad.

“Tu libertad te puede dejar sin regalos”.

Este es el supuesto de la alteridad porque, si yo rechazo el regalo, puede que ya no me regalen nada
mas. Hasta puede que se enfaden conmigo y me aparten del aulario. El nifio toma conciencia de
formar parte consustancial del conjunto de los afortunados que reciben regalos pero, aun pudiendo
rechazarlos, los aceptan. Y de que ¢l mismo puede hacer regalos a otros.

O puede no hacerlos a nadie. Pero ;por qué no hacerlos si el otro es un bien porque tiene el mismo
regalo que yo y me regala también a mi? ;Por qué el hablar mismo es un regalo sino porque sélo
puede usarse con otros a la vez? ;Por qué el tener familia es un regalo sino porque s6lo se puede
experimentarla junto con otros? ;Por qué la escuela es un regalo sino porque todos nos sentimos
queridos de igual manera aun siendo diferentes? iQué bien que haya otros y que siempre haya alguien
a mi lado y permanezca abierta la escuela! Porque ;qué seria yo sin la escuela y su patio de recreo?

Estos tres postulados de 14 Razon Pura infantil colocan de inmediato al nifio en la realidad y puede
atravesar su sentido.

En el pasillo de infantil del colegio Newman con las fotos de los nifios envolviendo la frase “tu eres
un regalo” comienza a desarrollarse el juego del nifio con la realidad, juego consistente en salir en
busca del sentido.

En esa busqueda proseguida en primaria y en secundaria hay un lugar para significar el mal. El mal
que va desde la rabieta del nifio, que rompe los regalos y falta al respeto de los demas, hasta el
asesinato y la extorsion, la explotacion y la dominacion. El mal reside en cada uno, es producto de
utilizar mal la libertad al separarse uno del sentido del mundo y conferirle el cada cual guste, casi



siempre a expensas del otro. El mal y el pecado, pero luego Cristo hecho hombre y muerto en la cruz,
y Cristo resucitado. El mundo, recobrando su sentido inicial, los humanos, pudiendo renacer: de
nuevo los humanos son un regalo y lo son para el otro humano. Eso queda patente en el frontis de la
pequenia capilla, donde figura como tatuada en la cal de la pared, la imagen de Cristo crucificado, una
reproduccion en mayor tamafio de aquella que se encontrd grabada a buril en la pared de una celda
de Auschwitz.

EDUCARE E AIUTARE A DARE SIGNIFICATO ALLA REALTA

E importante distinguere una cosa dalla conoscenza di quella cosa.

Per esempio, il calcio non ¢ la conoscenza del calcio. Il calcio € giocarlo: il calcio sono, ad esempio,
Messi, Neymar, Griezmann e Cristiano che dribblano, fanno assist e segnano gol sul campo. E lo
sono anche dei ragazzi che giocano a calcio nel cortile di una scuola. Il calcio pud essere visto,
spiegato e commentato, puo essere trasmesso in televisione, ma, in senso stretto, il calcio ¢ il gioco
del calcio.

La realta non ¢ la conoscenza della realta (anche se questa ne rappresenta una milionesima parte).

Il senso comune ci spinge abbastanza bene a camminare sulla realtd, ma non ¢ la realta. Le scienze e
le lettere insegnano molto sulla realta, ma ce la disegnano soltanto: non sono la realta. Anche 1’arte
conquista una certa conoscenza della realta, ma la sua aspirazione, mai pienamente realizzata, ¢ quella
di mimetizzarsi con essa, di esprimerla.

La realta non ¢ dunque la spiegazione della realta, bensi il gioco stesso della realta. Allo stesso modo
in cui il calcio ¢ calcio e non il commento sul calcio.

Da qui deriva che tutto cio che esiste, cid che chiamiamo mondo, quel Tutto che ¢ qui, la e
lontanissimo, non lo afferriamo mediante la conoscenza, ma unicamente mediante il senso. Il mondo
lo si puo prendere sulle proprie spalle solo fondendosi con esso, giocando il suo gioco. Gli esseri
umani hanno sempre cercato di essere legati e fusi con la realta: tutti gli insediamenti umani hanno
vissuto convinti di comprendere il mondo e di farne parte. Il loro senso comune e le conoscenze di
cui disponevano erano sempre radicati nel senso del mondo e di se stessi come parte essenziale del
Tutto. Noi siamo la prima civilta ad aver scelto di credere che il senso del mondo sia secondario
rispetto alla conoscenza delle cose del mondo. E a questo lo abbiamo chiamato fede nella scienza.
Siamo arrivati a credere che la scienza garantira la risposta alla domanda sul senso dell’esistenza
umana. Questa ¢ una nuova religione, una credenza materialista che rifiuta come non razionale tutto
cio che non sia empiricamente dimostrabile.

Eppure la realta ¢ 1i, e il mondo ¢ li: il cielo e le galassie esistono, le cose e noi esistiamo. Che la
conosciamo o no, la realta ¢. Tutta la bellezza ¢ gia posta, e noi siamo li a creare bellezza o a
distruggere bellezza. Tutto questo ¢ la realta.

Perché tutto questo esiste invece di non esistere? Perché esistiamo noi, tu e io, invece di non esistere?
Per che cosa ci siamo in mezzo a tutto cid che esiste? Perché ¢ meglio essere che non essere? Perché
non esistiamo se non insieme, raggruppati e dipendenti gli uni dagli altri? Abbracciare ’altro € o non
¢ piu utile (conveniente, sostenibile, adatto) che voltargli le spalle? Qual ¢ il gioco a cui gioca ’intera
realta e al quale dovrei giocare anch’io per capire di che cosa si tratta tutto questo che mi avvolge e
mi comprende? Da dove nasce il desiderio di desiderare sempre di piu, il desiderio di infinita



dell’essere umano, dell’artista, dello scienziato, dell’amico, dell’innamorato, dell’atleta, e perché
aneliamo a trascendere ci0 che ci sta davanti? Perché abbiamo una coscienza che gli altri esseri del
mondo non hanno e perché la nostra esistenza non ¢ programmata? Qual ¢ il senso della nostra liberta,
se possiamo scegliere di costruirci come ci piace e perfino distruggere il mondo?

Di tutto questo tratta il senso della realta. Ciog, il suo gioco consiste nel dare significato a tutto questo,
per poterlo poi coniugare e non diventare dei veri e propri idioti di fronte alla realta.

«Tu sei un dono»

Comprendere questo assioma cosi infantile ¢ probabilmente il primo tentativo di entrare nel gioco
della realta. Questa frase, «Tu sei un donoy», campeggiava in enormi e colorate lettere maiuscole nel
corridoio della sezione dell’infanzia del Collegio Internazionale Newman, e io I’ho intesa come il
dispositivo piu elementare dello stupore del bambino che si avvicina alla realta.

Il bambino, a cui piacciono tanto i regali e che li chiede sempre e in ogni occasione, puo arrivare a
comprendere con sorpresa che anche lui € un dono. Che qualcuno lo ha donato ai suoi genitori. E
anche che 1 suoi genitori sono un grande dono per lui. Pué comprendere che i suoi compagni di classe
sono come lui, un altro dono. E che 1’aula stessa ¢ un dono. Che esiste un Donatore magnanimo che
ci dona la vita e molte altre cose. Persino il mare, le montagne, il cielo e il mondo intero ci sono stati
donati. Con i cavalli, i passeri e tutto il resto ben disposto.

L’esperienza del dono viene subito concettualizzata dal bambino e si costituisce in un assioma della
conoscenza. E cosi che egli pud cominciare a comprendere se stesso comprendendo allo stesso tempo
la propria vita e il mondo intero, e comprendendosi come parte del mondo.

«Tu puoi rifiutare il dono»

E il corollario di questo primo contatto infantile con il senso del mondo. Rifiutare il dono significa
non accettarlo. A partire da questa possibilita di rifiuto, il bambino comprende di essere un essere
libero e che la sua liberta fa parte del senso del mondo. Tra milioni di doni ce n’¢ uno che si trova
all’interno di ogni persona: la facolta di accettare o rifiutare i doni. Cosi in lui nasce una maggiore
comprensione del significato della realta: «tu sei un essere libero», il che significa «tu puoi rifiutare
il donoy.

Ma attenzione alla tua liberta! E il bambino si rende facilmente conto del gioco della realta nel quale
egli stesso entra in gioco: la sua responsabilita.

«La tua liberta puo lasciarti senza doni».

Questo ¢ il presupposto dell’alterita, perché se io rifiuto il dono, puod darsi che non mi venga piu
donato nulla. Puo persino accadere che si arrabbino con me e mi allontanino dall’aula. Il bambino
prende coscienza di far parte in modo consustanziale dell’insieme dei fortunati che ricevono doni ma
che, pur potendo rifiutarli, li accettano. E che egli stesso puo fare doni agli altri.

Oppure puo non farne a nessuno. Ma perché non farli, se 1’altro ¢ un bene perché possiede lo stesso
dono che ho io e mi dona a sua volta? Perché anche il parlare ¢ un dono, se non perché puo essere
usato solo insieme ad altri? Perché avere una famiglia ¢ un dono, se non perché puo essere vissuto
solo con altri? Perché la scuola ¢ un dono, se non perché tutti ci sentiamo ugualmente amati pur
essendo diversi? Com’¢ bello che ci siano gli altri e che ci sia sempre qualcuno accanto a me e che la
scuola resti aperta! Perché che cosa sarei io senza la scuola e il suo cortile?



Questi tre postulati della Ragione Pura infantile collocano immediatamente il bambino nella realta e
gli permettono di attraversarne il senso.

Nel corridoio dell’infanzia del collegio Newman, con le foto dei bambini che circondano la frase «tu
sei un dono», comincia a svilupparsi il gioco del bambino con la realta, un gioco che consiste nel
mettersi in ricerca del senso.

In questa ricerca, che prosegue nella scuola primaria e secondaria, ¢c’¢ uno spazio per dare significato
al male. Il male che va dal capriccio del bambino che rompe i regali e manca di rispetto agli altri, fino
all’omicidio e all’estorsione, allo sfruttamento e alla dominazione. Il male risiede in ciascuno di noi:
¢ il prodotto dell’uso distorto della liberta, quando ci si separa dal senso del mondo e lo si attribuisce
secondo il proprio gusto, quasi sempre a spese dell’altro. Il male e il peccato, e poi Cristo fatto uomo
e morto sulla croce, e Cristo risorto. Il mondo, recuperando il suo senso originario; gli esseri umani,
potendo rinascere: di nuovo gli esseri umani sono un dono e lo sono per 1’altro essere umano. Questo
¢ reso evidente sulla facciata della piccola cappella, dove compare, come tatuata nella calce del muro,
I’immagine di Cristo crocifisso, una riproduzione in dimensioni maggiori di quella che fu trovata
incisa a bulino sul muro di una cella di Auschwitz.

MIKEL AZURMENDI, El abrazo. Hacia una cultura del encuentro, Almuzara Madrid 2018, pp. 82-86
(traduzione mia)



