che dura e a cio che passa, a cio che fa vivere e a cio che
uccide. Forse per questo tendiamo cosi spesso a negare i
limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno il potere
di mettere in discussione la direzione che abbiamo scelto,
come singoli e come comunita».!”!

Giovanni XXIIl introdusse per primo la prospettiva di un disar-
mo integrale, che si puo affermare soltanto attraverso il rin-
novamento del cuore e dell’intelligenza. Cosi scriveva nella
Pacem in terris: «Occorre riconoscere che ’arresto agli ar-
mamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a mag-
gior ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se
nello stesso tempo non si procedesse ad un disarmo integra-
le; se cioé non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi
sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che
comporta a sua volta, che al criterio della pace che si regge
sull’equilibrio degli armamentl si sostituisca il principio che
la vera pace si puo costruire soltanto nella vicendevole fidu-
cia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che puo essere
conseguito. Giacché esso € reclamato dalla retta ragione, €
desideratissimo, ed & della piu alta utilita».!"!

E questo un servizio fondamentale che le religioni devono
rendere all’umanita sofferente, vigilando sul crescente ten-
tativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole.
Le grandi tradizioni spirituali, cosi come il retto uso della
ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o etnici,
oltre quelle fratellanze che riconoscono solo chi e simile e
respingono chi e diverso. Oggi vediamo come questo non sia
scontato. Purtroppo, fa sempre piu parte del panorama con-
temporaneo trascinare le parole della fede nel combattimen-
to politico, benedire il nazionalismo e giustificare religiosa-
mente la violenza e la lotta armata. | credenti devono smen-
tire attivamente, anzitutto con la vita, queste forme di bla-
sfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. Percio, insieme
all’azione, € piu che mai necessario coltivare la preghiera, la
spiritualita, il dlalogo ecumenico e interreligioso come vie di
pace e linguaggi dell’incontro fra tradizioni e culture. In tut-
to il mondo e auspicabile che «ogni comunita diventi una
“casa della pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilita
attraverso il dlalogo dove si pratica la giustizia e si custodi-
sce il perdono».! Oggl pili che mai, infatti, occorre mostrare
che la pace non € un "utopia, mediante una creativita pasto-
rale attenta e generativa.

D’altra parte, cio non deve distogliere ’attenzione di tutti
dall’importanza della dimensione politica. Quanti sono chia-
mati a responsabilita pubbliche nelle sedi piu alte e qualifi-
cate, «considerino a fondo il problema della ricomposizione
pac1f1ca dei rapporti tra le comunita politiche sul piano mon-
diale: ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, sulla sin-
cerita nelle trattative, sulla fedelta agli impegni assunti.
Scrutino il problema fino a individuare il punto donde € pos-
sibile iniziare l’avvio verso intese leali, durature, fecon-
de»!", E la via disarmante della diplomazia della mediazio-
ne, del diritto internazionale, smentita purtroppo da sempre
piu frequenti violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in
un contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma
piuttosto il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali.

Oggi, la giustizia e la dignita umana sono piu che mai esposte
agli squilibri di potere tra i piu forti. Come abitare un tempo
di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal male? Oc-

corre motivare e sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale
e politica che tenga viva la speranza, contrastando il diffon-
dersi di «atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in
atto fossero prodotte da anonime forze 1m3personal1' e da strut-
ture indipendenti dalla volonta umana~.l""! Se infatti «il modo
migliore per dominare e avanzare senza limiti € seminare la
mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché
mascherata con la difesa di alcuni valori»,[ a una simile stra-
tegia va opposto lo sviluppo di societa civili consapevoli, di
forme di associazionismo responsabile, di esperienze di parte-
cipazione non violenta, di pratiche di giustizia riparativa su
piccola e su larga scala. Lo evidenziava gia con chiarezza Leo-
ne XllI nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della
propria debolezza spinge l’'ugmo a voler unire la sua opera
all’altrui. La Scrittura dice: E meglio essere in due che uno
solo; perché due hanno maggmr vantaggio nel loro lavoro. Se
uno cade e sostenuto dall’altro. Guai a chi é solo; se cade
non ha una mano che lo sollevi (Eccl 4,9-10). E altrove: il fra-
t%llogaiu['ﬁg]to dal fratello e simile a una citta fortificata (Prov
18,19)».

Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che
ha sollecitato milioni di esseri umani a riscoprirsi pellegrini e
ad avviare in sé stessi quel disarmo del cuore, della mente e
della vita cui Dio non tardera a rispondere ademp1endo le sue
promesse: «Egli sara giudice fra le genti e arbitro fra molti
popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle
loro lance faranno falci; una nazione non alzera piu la spada
contro un’altra nazione, non impareranno piu l’arte della
guerra. Casa di G1acobbe venite, camminiamo nella luce del
Signore» (Is 2,4-5).

Dal Vaticano, 8 dicembre 2025

Hone PP T

Note

"l Cfr Benedizione apostolica “Urbi et Orbi” e primo saluto,
Loggia centrale della Basilica di San Pietro (8 maggio 2025).

[21 Agostino d’Ippona, Discorso357, 3.

Bl pid., 1.

1 Giovanni XXIIl, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963),

Bl Cfr SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and Interna-
tional Security (2025).

1 Agostino d’lppona, Discorso 357, 1.

' Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. Gaudium et spes, 80.

Bl Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 4

Bl |d., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14 marzo

2035).
[ Giovanni XXIll, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963),

61.

"1 Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana (17
giugno 2025).

['21 Giovanni XXIll, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963),

[13] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
 2009), 42,
! Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 1

”5] Leone XIll, Lett. enc. Rerum novarum (15 maggio 1891) '37.

{700 UNO U <
SO NUif
% Q-?

MESSAGGIO DI SUA SANTITA
LEONE XIV
PER LA CELEBRAZIONE DELLA
59° GIORNATA MONDIALE
DELLA PACE

1° GENNAIO 2026

LA PACE SIA CON TUTTI VOI.
VERSO UNA PACE
DISARMATA E DISARMANTE

“La pace sia con te!l”.

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in
molte culture, la sera di Pasqua si & riempito di nuovo
vigore sulle labbra di Gesu risorto. «Pace a voi» (Gv
20,19.21) € la sua Parola che non soltanto augura, ma
reahzza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e
cosi in tutta la realta. Per questo i successori degli Apo-
stoli danno voce ogni giorno e in tutto il mondo alla piu
silenziosa rivoluzione: “La pace sia con voil”. Fin dalla
sera della mia elezione a Vescovo di Roma, ho voluto
inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E deside-
ro ribadirlo: questa € la pace del Cristo risorto, una pace
disarmata e una pace disarmante, umile e perseverante
Pro[v]1ene da Dio, Dio che ci ama tutti incondizionatamen-
te.

La pace di Cristo risorto

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione
fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) € il Buon Pastore, che da
la vita per il gregge e che ha molte pecore al di a del
recinto dell’ovile (cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace.
La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano
nella perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei qua-
li Uopera di Dio continua nel mondo, diventando persino
piu percepibile e luminosa nell’ oscurita dei tempi.



Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non & soltanto un’im-
magine biblica per descrwere il travagllo da cui sta nascendo
un mondo nuovo: € un’esperienza che ci attraversa e ci scon-
volge in rapporto alle prove che incontriamo, nelle circostan-
ze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene vedere la luce
e credere in essa € necessario per non sprofondare nel buio.
Si tratta di un’esigenza che i discepoli di Gesu sono chiamati
a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte vie sa
aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esi-
ste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare
’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il
respiro dell’eterno: mentre al male si grida “basta”, alla pace
si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha introdotti
il Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli
operatori di pace che, nel dramma di quella che Papa France-
sco ha definito “terza guerra mondiale a pezzi”, ancora resi-
stono alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle
nella notte.

Il contrario, cioé dimenticare la luce, & purtroppo possibile:
si perde allora di realismo, cedendo a una rappresentazione
del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della
paura. Non sono pochi oggi a chiamare realistiche le narrazio-
ni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, dimentiche
della grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per
quanto feriti dal peccato. Sant’Agostino esortava i cristiani a
intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché,
custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne
tutt’intorno il luminoso calore. Egli, indirizzandosi alla sua
comunita, cosi scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace,
abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace.
Per infiammarne gli altri dovete averne voi, all’interno, il
lume acceso».[

Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non
averlo, cari fratelli e sorelle, apriamoci alla pace! Accoglia-
mola e riconosciamola, pluttosto che considerarla lontana e
impossibile. Prima di essere una meta, la pace € una presenza
e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori di noi,
come una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custo-
diamola senza_dimenticare i nomi e le storie di chi ce ’ha
testimoniata. E un principio che guida e determina le nostre
scelte. Anche nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e
dove la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi trovia-
mo chi non ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua
Gesu entro nel luogo dove si trovavano i discepoli, impauriti e
scoraggiati, cosi la pace di Cristo risorto continua ad attraver-
sare porte e barriere con le voci e i volti dei suoi testimoni. E
il dono che consente di non dimenticare il bene, di ricono-
scerlo vincitore, di sceglierlo ancora e insieme.

Una pace disarmata

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa
confidenza, Gesu disse a quelli che erano con Lui: «Vi lascio
la pace, vi do la mia pace. Non come la da il mondo, io la do
a voi». E subito aggiunse: «Non sia turbato il vostro cuore e
non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore pote-
vano riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto ab-
battuta su di Lui. Piu profondamente, i Vangeli non nascondo-
no che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non violen-
ta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma
sulla quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via

di Gesu continua a essere motivo di turbamento e di timore. E
Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la
spada nel fodero~» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). La pace di Gesu
risorto € disarmata, perche disarmata fu a sua lotta, entro pre-
cise circostanze stor1che politiche, sociali. Di questa novita i
cristiani devono farsi, insieme, profeticamente testimoni, me-
mori delle tragedie di cui troppe volte si sono resi complici. La
grande parabola del giudizio universale invita tutti i cristiani ad
agire con misericordia in questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-
46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle
che, per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si
sono interiormente liberati dall’inganno della violenza.

Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla
pace, un grande senso di impotenza le pervade di fronte al cor-
so degli avvenimenti, sempre piu incerto. Gia Sant’Agostino, in
effetti, segnalava un particolare paradosso: «Non e difficile
possedere [a pace. E, al limite, piu difficile lodarla. Se la vo-
gliamo lodare, abbiamo b1sogno di avere capacita che forse ci
mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, soppesiamo le
frasi. Se invece la vogliamo avere, essa € li, a nostra portata di
mano e possiamo possederla senza alcuna fatica».!!

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per
non considerare scandaloso che la si possa negare e che persino
si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare
le idee giuste, le frasi soppesate, la capacita di dire che la pace
e vicina. Se la pace non e una realta sperimentata e da custodi-
re e da coltivare, ’aggressivita si diffonde nella vita domestica
e in quella pubbllca Nel rapporto fra cittadini e governanti si
arriva a considerare una colpa il fatto che non ci si prepari ab-
bastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle
violenze. Molto al di la del principio di leg1tt1ma difesa, sul pia-
no politico tale logica contrappositiva € il dato piu attuale in
una destabilizzazione planetaria che va assumendo ogni giorno
maggiore drammaticita e imprevedibilita. Non a caso, i ripetuti
appelli a incrementare le spese militari e le scelte che ne con-
seguono sono presentati da molti governanti con la giustifica-
zione della pericolosita altrui. Infatti, la forza dissuasiva della
potenza, e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano
Uirrazionalita di un rapporto tra popoli basato non sul diritto,
sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio della
forza. «In conseguenza - come gia scriveva dei suoi tempi San
Giovanni XXIII - gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un ura-
gano che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una travolgen-
za inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se ¢ difficile per-
suadersi che vi siano persone capaci di assumersi la responsabi-
lita delle distruzioni e dei dolori che una guerra causerebbe,
non é escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile pos-
sa faEr] scoccare la scintilla che metta in moto U’apparato belli-
co».

Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale
sono aumentate del 9,4% rispetto all’anno precedente, confer-
mando la tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la
c1fra di 2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondia-
le.! Per di pil, oggi alle nuove sfide pare si voglia rispondere,
oltre che con ’enorme sforzo economico per il riarmo, con un
riallineamento delle politiche educative: invece di una cultura
della memoria, che custodisca le consapevolezze maturate nel
Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si promuo-
vono campagne di comunicazione e programmi educat1v1, in
scuole e universita, cosi come nei media, che diffondono la

percezione di minacce e trasmettono una nozione meramen-
te armata di difesa e di sicurezza.

Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici
della pace».!! Cosi Sant’ Agostino raccomandava di non di-
struggere i ponti e di non insistere col registro del rimprove-
ro, preferendo la via dell’ascolto e, per quanto possibile,
dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, il Concilio
Vaticano Il si concludeva nella consapevolezza di un urgente
dialogo fra Chiesa e mondo contemporaneo. In particolare, la
Costituzione Gaudium et spes portava |’attenzione sull’evo-
luzione della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della
guerra moderna consiste nel fatto che essa offre quasi 'oc-
casione a coloro che posseggono le pit moderne armi scienti-
fiche di compiere tali delitti e, per una certa inesorabile
concatenazione, pud sospingere e volonta degli uomini alle
piu atroci decisioni. Affinche dunqgue non debba mai piu ac-
cadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, ora riu-
niti, scongiurano tutti, in modo particolare i governanti ei
supremi comandanti mll1tar1 a voler continuamente conside-
rare, davanti a Dio e davanti_all’'umanita intera, ’enorme
peso della loro responsabilita».[”!

Nel ribadire ’appello dei Padri conciliari e stimando la via
del dialogo come la piu efficace ad ogni livello, constatiamo
come ’ulteriore avanzamento tecnologico e l’appl1caz1one in
ambito militare delle intelligenze artificiali abbiano radica-
lizzato la tragicita dei conflitti armati. Si va persino deli-
neando un processo di deresponsabilizzazione dei leader po-
litici e militari, a motivo del crescente “delegare” alle mac-
chine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone uma-
ne. E una spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesi-
mo giuridico e filosofico su cui poggia e da cui & custodita
qualsiasi civilta. Occorre denunciare le enormi concentrazio-
ni di interessi economici e finanziari privati che vanno so-
spingendo gli Stati in questa direzione; ma cio non basta, se
contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle
coscienze e del pensiero critico. L’Enciclica Fratelli tutti
presenta San Francesco d’Assisi come esempio di un tale
risveglio: «In quel mondo pieno di torri di guardia e di mura
difensive, le citta vivevano guerre sanguinose tra famiglie
potenti, mentre crescevano le zone miserabili delle periferie
escluse. La Francesco ricevette dentro di sé la vera pace, si
libero da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno
degli ultimi e cerco di vivere in armonia con tutti»."®E una
storia che vuole continuare in noi, e che richiede di unire gli
sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una
pace che nasce dall’apertura e dall’umilta evangelica.

Una pace disarmante

La bonta é disarmante. Forse per questo Dio si & fatto bam-
bino. Il mistero dell’Incarnazione, che ha il suo punto di piu
estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel
grembo di una giovane madre e si manifesta nella mangiatoia
di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, annuncian-
do la presenza di un Dio senza difese, dal quale ’'umanita
puo scoprirsi amata soltanto prendendosene cura (cfr Lc 2,13
-14). Nulla ha la capacita di cambiarci quanto un flgho E
forse e proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a
chi é fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfr At 2,37). Al
riguardo, il mio venerato Predecessore scriveva che «a fragi-
lita umana ha il potere di renderci piu lucidi rispetto a cio



