
che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò che 
uccide. Forse per questo tendiamo così spesso a negare i 
limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno il potere 
di mettere in discussione la direzione che abbiamo scelto, 
come singoli e come comunità».[9] 

 
Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disar-
mo integrale, che si può affermare soltanto attraverso il rin-
novamento del cuore e dell’intelligenza. Così scriveva nella 
Pacem in terris: «Occorre riconoscere che l’arresto agli ar-
mamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a mag-
gior ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se 
nello stesso tempo non si procedesse ad un disarmo integra-
le; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi 
sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che 
comporta, a sua volta, che al criterio della pace che si regge 
sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il principio che 
la vera pace si può costruire soltanto nella vicendevole fidu-
cia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può essere 
conseguito. Giacché esso è reclamato dalla retta ragione, è 
desideratissimo, ed è della più alta utilità».[10] 

 
È questo un servizio fondamentale che le religioni devono 
rendere all’umanità sofferente, vigilando sul crescente ten-
tativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole. 
Le grandi tradizioni spirituali, così come il retto uso della 
ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o etnici, 
oltre quelle fratellanze che riconoscono solo chi è simile e 
respingono chi è diverso. Oggi vediamo come questo non sia 
scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama con-
temporaneo trascinare le parole della fede nel combattimen-
to politico, benedire il nazionalismo e giustificare religiosa-
mente la violenza e la lotta armata. I credenti devono smen-
tire attivamente, anzitutto con la vita, queste forme di bla-
sfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. Perciò, insieme 
all’azione, è più che mai necessario coltivare la preghiera, la 
spiritualità, il dialogo ecumenico e interreligioso come vie di 
pace e linguaggi dell’incontro fra tradizioni e culture. In tut-
to il mondo è auspicabile che «ogni comunità diventi una 
“casa della pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilità 
attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodi-
sce il perdono».[11]Oggi più che mai, infatti, occorre mostrare 
che la pace non è un’utopia, mediante una creatività pasto-
rale attenta e generativa. 
 
D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti 
dall’importanza della dimensione politica. Quanti sono chia-
mati a responsabilità pubbliche nelle sedi più alte e qualifi-
cate, «considerino a fondo il problema della ricomposizione 
pacifica dei rapporti tra le comunità politiche sul piano mon-
diale: ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, sulla sin-
cerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti. 
Scrutino il problema fino a individuare il punto donde è pos-
sibile iniziare l’avvio verso intese leali, durature, fecon-
de»[12]. È la via disarmante della diplomazia, della mediazio-
ne, del diritto internazionale, smentita purtroppo da sempre 
più frequenti violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in 
un contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma 
piuttosto il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali. 
 
Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte 
agli squilibri di potere tra i più forti. Come abitare un tempo 
di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal male? Oc-

“La pace sia con te!”. 
 
Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in 
molte culture, la sera di Pasqua si è riempito di nuovo 
vigore sulle labbra di Gesù risorto. «Pace a voi» (Gv 
20,19.21) è la sua Parola che non soltanto augura, ma 
realizza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e 
così in tutta la realtà. Per questo i successori degli Apo-
stoli danno voce ogni giorno e in tutto il mondo alla più 
silenziosa rivoluzione: “La pace sia con voi!”. Fin dalla 
sera della mia elezione a Vescovo di Roma, ho voluto 
inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E deside-
ro ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace 
disarmata e una pace disarmante, umile e perseverante. 
Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti incondizionatamen-
te.[1] 

 
La pace di Cristo risorto 
 
Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione 
fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) è il Buon Pastore, che dà 
la vita per il gregge e che ha molte pecore al di là del 
recinto dell’ovile (cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace. 
La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano 
nella perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei qua-
li l’opera di Dio continua nel mondo, diventando persino 
più percepibile e luminosa nell’oscurità dei tempi. 
 

 
 

MESSAGGIO DI SUA SANTITÀ 
LEONE XIV 

PER LA CELEBRAZIONE DELLA 
59° GIORNATA MONDIALE  

DELLA PACE 
 
1° GENNAIO 2026 
 

  

LA PACE SIA CON TUTTI VOI.  
VERSO UNA PACE  

DISARMATA E DISARMANTE 

corre motivare e sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale 
e politica che tenga viva la speranza, contrastando il diffon-
dersi di «atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in 
atto fossero prodotte da anonime forze impersonali e da strut-
ture indipendenti dalla volontà umana».[13] Se infatti «il modo 
migliore per dominare e avanzare senza limiti è seminare la 
mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché 
mascherata con la difesa di alcuni valori»,[14] a una simile stra-
tegia va opposto lo sviluppo di società civili consapevoli, di 
forme di associazionismo responsabile, di esperienze di parte-
cipazione non violenta, di pratiche di giustizia riparativa su 
piccola e su larga scala. Lo evidenziava già con chiarezza Leo-
ne XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della 
propria debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua opera 
all’altrui. La Scrittura dice: È meglio essere in due che uno 
solo; perché due hanno maggior vantaggio nel loro lavoro. Se 
uno cade, è sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade 
non ha una mano che lo sollevi (Eccl 4,9-10). E altrove: il fra-
tello aiutato dal fratello è simile a una città fortificata (Prov 
18,19)».[15] 

 
Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che 
ha sollecitato milioni di esseri umani a riscoprirsi pellegrini e 
ad avviare in sé stessi quel disarmo del cuore, della mente e 
della vita cui Dio non tarderà a rispondere adempiendo le sue 
promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro fra molti 
popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle 
loro lance faranno falci; una nazione non alzerà più la spada 
contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della 
guerra. Casa di Giacobbe, venite, camminiamo nella luce del 
Signore» (Is 2,4-5). 
 
Dal Vaticano, 8 dicembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1]  Cfr Benedizione apostolica “Urbi et Orbi” e primo saluto,  
 Loggia centrale della Basilica di San Pietro (8 maggio 2025). 
[2] Agostino d’Ippona, Discorso357, 3. 
[3] Ibid., 1. 
[4] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 

60. 
[5] Cfr SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and Interna-

tional Security (2025). 
[6] Agostino d’Ippona, Discorso 357, 1. 
[7] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 80. 
[8] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 4. 
[9] Id., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14 marzo 

2025). 
[10] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 

61. 
[11] Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana (17 

giugno 2025).  
[12] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 

63. 
[13] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 

2009), 42. 
[14] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 15. 
[15] Leone XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 maggio 1891), 37. 



Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’im-
magine biblica per descrivere il travaglio da cui sta nascendo 
un mondo nuovo: è un’esperienza che ci attraversa e ci scon-
volge in rapporto alle prove che incontriamo, nelle circostan-
ze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene, vedere la luce 
e credere in essa è necessario per non sprofondare nel buio. 
Si tratta di un’esigenza che i discepoli di Gesù sono chiamati 
a vivere in modo unico e privilegiato, ma che per molte vie sa 
aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esi-
ste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare 
l’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La pace ha il 
respiro dell’eterno: mentre al male si grida “basta”, alla pace 
si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha introdotti 
il Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli 
operatori di pace che, nel dramma di quella che Papa France-
sco ha definito “terza guerra mondiale a pezzi”, ancora resi-
stono alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle 
nella notte. 
 
Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: 
si perde allora di realismo, cedendo a una rappresentazione 
del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della 
paura. Non sono pochi oggi a chiamare realistiche le narrazio-
ni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, dimentiche 
della grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per 
quanto feriti dal peccato. Sant’Agostino esortava i cristiani a 
intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace, affinché, 
custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne 
tutt’intorno il luminoso calore. Egli, indirizzandosi alla sua 
comunità, così scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, 
abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. 
Per infiammarne gli altri dovete averne voi, all’interno, il 
lume acceso».[2] 

 
Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non 
averlo, cari fratelli e sorelle, apriamoci alla pace! Accoglia-
mola e riconosciamola, piuttosto che considerarla lontana e 
impossibile. Prima di essere una meta, la pace è una presenza 
e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori di noi, 
come una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custo-
diamola senza dimenticare i nomi e le storie di chi ce l’ha 
testimoniata. È un principio che guida e determina le nostre 
scelte. Anche nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e 
dove la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi trovia-
mo chi non ha dimenticato la pace. Come la sera di Pasqua 
Gesù entrò nel luogo dove si trovavano i discepoli, impauriti e 
scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad attraver-
sare porte e barriere con le voci e i volti dei suoi testimoni. È 
il dono che consente di non dimenticare il bene, di ricono-
scerlo vincitore, di sceglierlo ancora e insieme. 
 
Una pace disarmata 
 
Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa 
confidenza, Gesù disse a quelli che erano con Lui: «Vi lascio 
la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do 
a voi». E subito aggiunse: «Non sia turbato il vostro cuore e 
non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore pote-
vano riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto ab-
battuta su di Lui. Più profondamente, i Vangeli non nascondo-
no che a sconcertare i discepoli fu la sua risposta non violen-
ta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma 
sulla quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via 

di Gesù continua a essere motivo di turbamento e di timore. E 
Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la 
spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). La pace di Gesù 
risorto è disarmata, perché disarmata fu la sua lotta, entro pre-
cise circostanze storiche, politiche, sociali. Di questa novità i 
cristiani devono farsi, insieme, profeticamente testimoni, me-
mori delle tragedie di cui troppe volte si sono resi complici. La 
grande parabola del giudizio universale invita tutti i cristiani ad 
agire con misericordia in questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-
46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle 
che, per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si 
sono interiormente liberati dall’inganno della violenza. 
 
Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla 
pace, un grande senso di impotenza le pervade di fronte al cor-
so degli avvenimenti, sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in 
effetti, segnalava un particolare paradosso: «Non è difficile 
possedere la pace. È, al limite, più difficile lodarla. Se la vo-
gliamo lodare, abbiamo bisogno di avere capacità che forse ci 
mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, soppesiamo le 
frasi. Se invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata di 
mano e possiamo possederla senza alcuna fatica».[3] 
 
Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per 
non considerare scandaloso che la si possa negare e che persino 
si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano mancare 
le idee giuste, le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace 
è vicina. Se la pace non è una realtà sperimentata e da custodi-
re e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita domestica 
e in quella pubblica. Nel rapporto fra cittadini e governanti si 
arriva a considerare una colpa il fatto che non ci si prepari ab-
bastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle 
violenze. Molto al di là del principio di legittima difesa, sul pia-
no politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale in 
una destabilizzazione planetaria che va assumendo ogni giorno 
maggiore drammaticità e imprevedibilità. Non a caso, i ripetuti 
appelli a incrementare le spese militari e le scelte che ne con-
seguono sono presentati da molti governanti con la giustifica-
zione della pericolosità altrui. Infatti, la forza dissuasiva della 
potenza, e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano 
l’irrazionalità di un rapporto tra popoli basato non sul diritto, 
sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio della 
forza. «In conseguenza – come già scriveva dei suoi tempi San 
Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un ura-
gano che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una travolgen-
za inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è difficile per-
suadersi che vi siano persone capaci di assumersi la responsabi-
lità delle distruzioni e dei dolori che una guerra causerebbe, 
non è escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile pos-
sa far scoccare la scintilla che metta in moto l’apparato belli-
co».[4] 

 
Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale 
sono aumentate del 9,4% rispetto all’anno precedente, confer-
mando la tendenza ininterrotta da dieci anni e raggiungendo la 
cifra di 2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondia-
le.[5] Per di più, oggi alle nuove sfide pare si voglia rispondere, 
oltre che con l’enorme sforzo economico per il riarmo, con un 
riallineamento delle politiche educative: invece di una cultura 
della memoria, che custodisca le consapevolezze maturate nel 
Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si promuo-
vono campagne di comunicazione e programmi educativi, in 
scuole e università, così come nei media, che diffondono la 

percezione di minacce e trasmettono una nozione meramen-
te armata di difesa e di sicurezza. 
 
Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici 
della pace».[6] Così Sant’Agostino raccomandava di non di-
struggere i ponti e di non insistere col registro del rimprove-
ro, preferendo la via dell’ascolto e, per quanto possibile, 
dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, il Concilio 
Vaticano II si concludeva nella consapevolezza di un urgente 
dialogo fra Chiesa e mondo contemporaneo. In particolare, la 
Costituzione Gaudium et spes portava l’attenzione sull’evo-
luzione della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della 
guerra moderna consiste nel fatto che essa offre quasi l’oc-
casione a coloro che posseggono le più moderne armi scienti-
fiche di compiere tali delitti e, per una certa inesorabile 
concatenazione, può sospingere le volontà degli uomini alle 
più atroci decisioni. Affinché dunque non debba mai più ac-
cadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, ora riu-
niti, scongiurano tutti, in modo particolare i governanti e i 
supremi comandanti militari, a voler continuamente conside-
rare, davanti a Dio e davanti all’umanità intera, l’enorme 
peso della loro responsabilità».[7] 

 
Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via 
del dialogo come la più efficace ad ogni livello, constatiamo 
come l’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in 
ambito militare delle intelligenze artificiali abbiano radica-
lizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va persino deli-
neando un processo di deresponsabilizzazione dei leader po-
litici e militari, a motivo del crescente “delegare” alle mac-
chine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone uma-
ne. È una spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesi-
mo giuridico e filosofico su cui poggia e da cui è custodita 
qualsiasi civiltà. Occorre denunciare le enormi concentrazio-
ni di interessi economici e finanziari privati che vanno so-
spingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se 
contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle 
coscienze e del pensiero critico. L’Enciclica Fratelli tutti 
presenta San Francesco d’Assisi come esempio di un tale 
risveglio: «In quel mondo pieno di torri di guardia e di mura 
difensive, le città vivevano guerre sanguinose tra famiglie 
potenti, mentre crescevano le zone miserabili delle periferie 
escluse. Là Francesco ricevette dentro di sé la vera pace, si 
liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno 
degli ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti».[8]È una 
storia che vuole continuare in noi, e che richiede di unire gli 
sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una 
pace che nasce dall’apertura e dall’umiltà evangelica. 
 
Una pace disarmante 
 
La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bam-
bino. Il mistero dell’Incarnazione, che ha il suo punto di più 
estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel 
grembo di una giovane madre e si manifesta nella mangiatoia 
di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, annuncian-
do la presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità 
può scoprirsi amata soltanto prendendosene cura (cfr Lc 2,13
-14). Nulla ha la capacità di cambiarci quanto un figlio. E 
forse è proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a 
chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfr At 2,37). Al 
riguardo, il mio venerato Predecessore scriveva che «la fragi-
lità umana ha il potere di renderci più lucidi rispetto a ciò 


